
Extraits 
 
 

Sous la direction de Michel Vial 

 
Groupe de recherche sur l’étayage en éducation 

UMR ADEF P3 
Aix-Marseille 1 Université. 

 
 
 
 

Le travail des limites  
dans la relation éducative :  

Aide ? Guidage ? Accompagnement ? 
 
 

Analyses de pratiques. 
 
 

 
 
 
 
 
 

L’harmattan 
5-7, rue de l’école-Polytechnique 

75005 Paris 
France 



 

2 



 

3 

Sommaire 

 
Introduction : 
La relation éducative, l’Educateur et la notion de limites. Michel Vial. 
 

Page  
9 

Chapitre 1 – travailler dans les limites 29 
1. Construire une limite pour prendre la classe en main. Le cas de Camille : la 
limite qui donne corps. Nicole Mencacci, Catherine Guélidi. 
 

 
31 

2. Le prototype de l’aide comme limite qui enferme. Le cas de Madeleine. Michel 
Vial, Béatrice Perrenoud. 
 

 
59 

3. Lectures de la « réunion technique » dans le Travail Social : l’intelligibilité ou le 
maintien du cap. Jacqueline, le cas de la limite qui bâillonne. André Lorillard. 
!

 
81 

Chapitre 2 – travailler contre les limites 111 
1. Le dépassement attendu d’un seuil, le cas de Didier et le franchissement de la 
limite : une initiation dans l’accompagnement professionnel. Hervé Bessège, 
Valérie Guillemot, Martine Henriot. 
 

 
 
113 

2. Le cas de Louise et la problématique de désorientation aux limites de l’éducatif 
et du thérapeutique : un passage inter-dit ? Claire Hintzy. 
 

 
151 

3. S’autoriser à être contrebandier : pour apprivoiser l’autre et pour 
l’accompagner. Patricia Vallet, Véronique Dupas, Dominique Gliosca-Mahé. 
 

 
175 

Chapitre sens 3 – travailler avec les limites 195 
1. L’entre deux pour la problématisation dans une relation groupale 
d’accompagnement. Le cas d’Eléonore et la limite comme lien de contradiction.  
Evelyne Simondi, Bruno Goloubief, Philippe Péaud. 
 

 
 
197 

2. Se risquer à dire ce qui paraît juste pour l’autre, en formation. Le cas de Julien 
et l’agapé comme travail aux limites. Michel Vial, Claire Hintzy, Ronie Bouchon. 
 

 
233 

3. Les moments aporétiques et la figure du parrhésiaste en formation d’adultes. 
Le travail aux limites dans la situation Paul-Salomé. Ronie Bouchon. 

 
257 

Conclusion générale : 285 
Que nous apprend le travail des limites pour la professionnalisation de 
l’Educateur ? Michel Vial 

 

 



 

4 



 

5 

Introduction 
 
 
 
La relation éducative, l’Educateur et la notion de limites. 
 

Michel Vial McF HdR, Université de Provence. 
 
 

« Le désir réintroduit de l’existence, du mystère aussi, du possible multiple, 
de l’énergie, de l’impondérable, de la fantaisie, de la création. Fonder 
l’éducation sur le désir est une toute autre entreprise que de l’asseoir sur la 
motivation ». Beillerot, J. 1998. L’éducation en débat : la fin des certitudes. 
Paris : l’Harmattan, p. 93. 

 
La relation éducative : une scène particulière. 

Dire ce qu’on entend par éducation ou relation éducative est un exercice difficile. 
D’ailleurs peu de gens s’y risquent. Et l’on a vu des livres comportant dans leur titre 
l’une ou l’autre des formes du mot éducation où on cherche en vain une explicitation 
(Hadji, 1992). L’adjectif éducatif est souvent utilisé sans le définir, ainsi dans 
l’expression « le quotidien éducatif » (Rouzel, 2000). Ou bien le nom suivi d’un 
adjectif est employé, comme dans « éducation thérapeutique », sans expliciter 
comment l’adjectif peut aller avec le nom sans le contredire. Enfin on pense peut-
être tout simplifier en l’employant en alternance, comme si les synonymes existaient, 
avec former, formation, formatif… L’entreprise est donc risquée et plus encore quand 
le projet est de parler des limites de ce type de relation !  

C’est une question d’importance, polémique en ce sens qu’elle déclenche des 
guerres de territoires, mais c’est aussi délimiter notre objet de travail, la scène où se 
jouent les actes qui nous intéressent ici. 

La difficulté vient d’une part, du fait que l’éducation n’est pas une idée, un objet 
théorique ; c’est d’abord une relation, une expérience, un vécu, une activité : « Il n’y 
a ainsi pas plus de savoir désincarné que d’être sans savoir. Toute transmission de 
savoir se soutient d’une relation entre êtres humains. » (Cifali, 1994, p. 258). La 
difficulté semble bien être aggravée par le fait que cette activité se déploie dans un 
continuum entre l’imposition plus ou moins négociée d’un savoir à acquérir dans le 
guidage ; et un « être là »  particulier qui vise à « faire grandir » l’autre, à lui 
permettre de se remanier, dans l’accompagnement : « Eduquer ne signifie plus 
seulement ‘conduire vers’, comme le laisse entendre l’étymologie du mot, en 
supposant, par ailleurs, que l’éducateur soit le seul qui sache où il faille aller et que, 
par le biais d’un acte dénué de tout engagement, il se contente d’emmener l’éduqué 
à son point d’arrivée. […]. Il est aussi un compagnon de route… » (Gaberan, 2006, 
p. 16). 

Comme il n’est pas question d’asséner ici une quelconque vérité, simplement, il 
va être tenté de dire ce que nous entendons à ce jour, dans notre groupe de travail, 



 

6 

par relation éducative. Dès lors, les concepts qui suivent, signalés comme 
indispensables pour concevoir la relation éducative, ne sont pas mis dans un ordre 
immuable, leur nombre n’est sûrement pas fixé : on pourrait certainement en ajouter, 
il n’est pas sûr que la hiérarchie ici proposée soit la plus efficace. Situons notre 
propos : ce livre est issu d’un séminaire de troisième cycle du Groupe de Recherche 
sur l’étayage en éducation : accompagnement, évaluation et professionnalisation : 
(GRAEP) ; dans l’Equipe 3 : « Education, formation et évaluation » de l’UMR ADEF 
P3, c’est donc une étape dans un processus de compréhension. L’analyse des 
pratiques ici est orientée vers la production de connaissances sur les repères que 
peut se donner l’Educateur pour s’orienter dans son agir professionnel. Il s’agit de 
recherches sur les conditions du développement du « pouvoir d’agir » (« l’homme 
capable » de Ricœur) des professionnels exerçant une fonction éducative. Le projet 
est de décrire les paramètres de la fluctuation des hiérarchisations faites par le 
professionnel dans l’activité éducative, dans la perspective d’une didactique de la 
formation de ces professionnels, une didactique professionnelle. Ces critères pour 
agir sont le résultat de traitements des discours rapportés par les praticiens ; ceux-ci 
participent à l’analyse dans les entretiens et quelquefois à l’écriture des articles. 
Comme tous les critères d’une l’évaluation qui n’en reste pas au contrôle, ces 
repères sont donnés à travailler, ils ne sont pas normatifs ; ils restent des concepts 
proposés à la sagacité des professionnels formés. Enfin les comptes-rendus de 
recherche qui se réclament d’une ou l’autre des formes de la clinique sont souvent à 
l’étroit dans les cadres d’écriture en vigueur : la plupart du temps, par manque de 
place, les données recueillies ne sont pas communiquées entièrement dans les 
articles et leur traitement est si synthétique qu’il en devient opaque. D’où l’idée ici de 
ne pas limiter les auteurs pour qu’ils puissent donner à voir l’ensemble de leur travail.  

 
Trois idées communes hors champ : 

- La première est qu’un champ social porterait par nature l’éducation. Que, par 
exemple, l’éducation ne se fait que dans le milieu scolaire. Ce qui ferait de la relation 
éducative la confrontation d’un maître et d’un élève (Solaux, 2000). L’Ecole est peut-
être un prototype de l’éducation mais ce n’est pas le seul lieu où l’éducation se fait : 
la famille d’abord et d’autres secteurs professionnels s’y consacrent…  

L’éducation n’est pas non plus le seul travail de l’éducateur spécialisé (Rouzel, 
2004) qui se réserverait la mission d’« apprendre à un autre à faire avec ce qui le 
dépasse, dans l'espace social et dans l'espace psychique », opposé au travail des 
« éducateurs culturels que sont les enseignants et les pédagogues ». Ce qui voudrait 
dire que le travail scolaire n’est que de l’instruction, un travail d’inculcation de savoirs 
vrais et de normes, ce qui permet de parler de « l’orientation généralement 
répressive de l’éducation » (scolaire), réservant le beau rôle d’ouverture à l’éducation 
(spécialisée) (Cochet, 2002). En somme, « la distinction entre éducation et 
instruction est un vrai problème philosophique […] une éducation réussie ne peut se 
concevoir sans apport de connaissances. Il n’est pas pertinent d’opposer les deux 
dimensions » (Blais, Gauchet, Ottavi, 2008, p. 252). La partie n’est pas le tout. C’est 
le même problème quand, quarante ans après les travaux d’Ardoino et Berger qu’on 



 

7 

se refuse à lire, on dit encore que l’évaluation n’est que de la mesure pour juger de 
la valeur et contrôler la conformité. 

- La deuxième idée est que, dans la relation éducative, l’un saurait et l’autre ne 
saurait pas. L’activité de cœur du métier serait la distribution de savoirs pensés 
comme des objets, que l’on possède et que l’on « transmet » (Postic, 2001). Avec 
l’allant de soi que le savoir serait un stock que l’on capitalise, que l’on « gère » et 
que l’on donne. Cette métaphore du savoir (Jobert, 2000), d’un capital de savoir à 
gérer et à transmettre, ne parle pas de la relation éducative, mais de l’instruction. 
Instruire, c’est rendre savant quelqu’un, le rendre plus savant qu’avant, autrement dit 
lui donner un savoir à apprendre et qu’il pourra ensuite restituer tel quel. L’éducation 
ne s’arrête pas à l’acquisition d’un savoir programmé ou programmable. L’Educateur 
n’est pas toujours un Sachant, ce qui n’empêche pas l’éduqué d’apprendre. 

- La troisième idée commune est que, dans la relation éducative, l’un aiderait 
l’autre. C’est-à-dire que l’un pourrait faire et l’autre ne pourrait pas. L’aide est 
déclenchée par l’incapacité de l’aidé. Immédiatement on dit « l’aide aux devoirs » 
(Félix, 2009), alors qu’il suffirait de dire que l’Educateur installe les conditions pour 
que l’élève fasse ses devoirs. L’Educateur fait en sorte que l’éduqué agisse. 

La notion d’aide est souvent employée pour désigner vaguement un effet positif 
attendu de la relation. C’est confondre la relation avec son possible effet. Que l’effet 
puisse se constater n’arrange rien. On ne peut déduire que danser peut faire pleuvoir 
parce qu’on a constaté qu’après une danse, il s’est mis à pleuvoir. Et ce n’est pas 
une question de fréquence, de corrélation, de moyenne et de statistiques : la danse 
n’est pas réductible à cet effet, cela ne dit rien de LA danse, de ce qui la différencie 
de la marche, par exemple.  

On peut suivre le même raisonnement en remplaçant aide par thérapie. Que 
l’éducation puisse avoir des effets de guérison ou procurer du mieux-être n’en fait 
pas un dispositif conçu pour guérir ni pour soulager et qui devrait donc 
obligatoirement procurer ce mieux-être. Même si la relation d’aide (qui fut théorisée 
pour la relation thérapeutique : Rogers, 1996) peut aller de pair avec la relation 
éducative, comme dans le Travail social ou les Soins infirmiers, par exemple, ce 
n’est pas une raison pour les confondre, ni pour les croire forcément associées.  

Savoir que rire peut améliorer la santé, ce n’est pas se précipiter à construire des 
situations où on fera rire (obligatoirement) pour améliorer (obligatoirement) la santé. 
Si le rire vient, c’est bien, et s’il améliore la santé tant mieux, mais l’essentiel n’est 
pas là pour pouvoir se repérer dans ce qu’on fait ici et maintenant —et qui peut faire 
rire. Les effets constatés (possibles, espérés ou attendus) d’une relation ne sont pas 
à confondre avec la relation elle-même. Tout ce qui a des effets formatifs n’est pas 
de la formation (la VAE, par exemple).  

Pour traverser un ruisseau, je peux m’aider d’un tronc d’arbre. Je ne dirai pas 
pour autant que l’arbre (tout arbre) est fait pour aider. Il se trouve que je me suis 
servi de celui-ci et si « ça m’a aidé », c’est parce que j’ai capté ce en quoi il pouvait 
faciliter mon passage, je l’ai utilisé pour atteindre la rive. De là à dire que tous les 
arbres sont aidants, et que ce qui caractérise l’arbre, c’est qu’il permet d’aider ! Et 



 

8 

qu’en étudiant l’arbre, on trouvera les critères de l’aide... tour de passe-passe fort 
courant.  

En somme, « Il convient que la relation soit le plus possible désencombrée de 
toute velléité de maîtrise, de tout fantasme de transformation, […] de tout affect de 
pitié ou de charité, de tout penchant à vouloir faire le bien de l’autre, pour que la 
fonction éducative puisse opérer. Il faut donc que l’éducateur fasse régulièrement le 
ménage en lui-même et dans sa relation aux autres. » (Rouzel, 2003). 

Il s’agit donc ici de verbaliser les caractéristiques de la relation éducative sachant 
que les critères retenus, privilégiés, vont permettre de s’intéresser ou non à certaines 
pratiques existantes. La question enclenche automatiquement la nécessité de 
désigner des terrains sur lesquels aller ensuite travailler.  

 
Première caractéristique : la relation éducative est dissymétrique et 
indispensable, tout au long de la vie.  

L’Educateur n’est pas à la même place que l’éduqué, il n’a pas la même position 
sociale. La position est donnée par l’institution, par le statut —et c'est dire que la 
relation éducative qui nous intéresse ici, est la relation éducative professionnelle. On 
va donc éliminer de nos études toutes les relations éducatives parentales, amicales, 
privées, même s’il existe des chercheurs qui s’intéressent à l’éducation familiale 
(Durning, 2006). Une situation sera dite éducative si elle est construite par quelqu’un 
qui a été professionnalisé pour tenir, pour jouer, pour construire ce type de relation. 
On va l’appeler l’Educateur avec une majuscule pour marquer qu’il s’agit d’une 
allégorie, une figure entrant dans les processus de subjectivation et de 
professionnalisation des acteurs. L’Educateur est celui qui a pour mission d’installer 
une intervention éducative, quel que soit le segment social, le métier, la fiche de 
poste dans lesquels cette mission s’actualise et quels que soient son statut et le titre 
(sa position) sous lequel il est employé et payé. C’est pour signaler le caractère 
d’idéal-type (une posture) que sera mise une majuscule, afin de le distinguer des 
travailleurs sociaux dont le titre officiel est « éducateur ». C’est pourquoi aussi ce 
terme ne sera employé qu’au masculin, c’est-à-dire en fait au neutre : le genre 
masculin/féminin n’étant pas pris en compte ; il ne s’agit pas d’une personne 
biologiquement marquée mais d’une figure identitaire, une effigie qui entre dans la 
constitution de l’imaginaire professionnel et sert de repère pour agir. De même, on 
parlera ici du formateur pour désigner toute personne occupant où que ce soit, la 
fonction formation faite à la fois de contrôle des acquisitions (et donc de guidage) et 
de moments d’accompagnement, que ce soit un homme ou une femme, sachant que 
« la règle de la grammaire veut que la fonction soit du genre neutre » (Clair, 2009, p. 
37). 

L’intervention éducative est le résultat concret sur le terrain de la mise en acte 
d’un dispositif éducatif. C’est ce qui est attendu de l’Educateur. C’est un type de 
situations particulières où un responsable : l’Educateur, est appelé (est nommé, 
désigné, institué) dans un procès en cours pour infléchir sur le déroulement de ce 
procès (pour accélérer le changement en cours). C’est en ce sens seulement que 
l’Educateur est « en charge de » : il est responsable d’un dispositif et non pas des 



 

9 

personnes. Il sait que sa mission est de créer les conditions pour que se développent 
les dits « processus de changement », ou les dits « processus d’apprentissage », 
c’est-à-dire les dynamiques commencées. Créer les conditions  pour permettre 
d’explorer les possibles engagés et occasionner la création et l’appropriation de 
démarches, de savoirs, d’attitudes, de gestes, de compétences. La relation 
éducative est une intervention sur l’autre, qu’on le veuille ou non. L’Educateur est 
payé pour intervenir sur le destin des autres et ce n’est pas facile à assumer ; d’où le 
soupçon de toute puissance, puisqu’il peut se croire nécessaire, indispensable au 
devenir de l’autre.  

Puisque « L’acte d’éduquer n’est pas le propre d’une profession particulière, c’est 
un travail de société réparti entre diverses professions et diverses activités » 
(Fustier, 2000, p. 211), ce livre s’adresse à tous ceux qui « font de l’éducation» parce 
que leur statut professionnel le leur demande, les y obligent —et en particulier les 
enseignants bien sûr mais aussi, les formateurs d’adultes, les « coachs », les 
consultants, les cadres supérieurs de l’Education nationale, les travailleurs sociaux, 
les médecins du travail, les cadres en entreprises appelés « managers », les 
professionnels des ressources humaines, les personnels de la Santé, les 
professionnels de la Sécurité routière, les professionnels de la VAE et de l’insertion, 
les universitaires... Les champs professionnels concernés sont : 

- La formation tout au long de la vie : le scolaire et la formation d’adultes 
- la Santé 
- le Travail social et l’insertion 
- la Direction des ressources humaines dont le management 
- l’Intervention sociale (le travail dit de conseil, des experts ou des consultants, 
comme des « coachs »)… 
La liste non close signale déjà combien la posture d’Educateur est transverse et 

ne dépend pas, fondamentalement, du milieu professionnel où on l’exerce. Leur 
point commun est d’être des professionnels qui doivent, par leur statut, assumer de 
façon épisodique la plupart du temps, mais pas toujours, une mission d’éducation de 
l’autre.  

L’Educateur est un professionnel, et à partir de là, il a une place symbolique et 
imaginaire bien particulière : il est maître d’œuvre, garant, responsable d’un 
dispositif. Le terme de dispositif est large, il permet  de désigner à la fois 
l’organisation des séances de travail (de formation, d’enseignement, d’intervention) 
dans l’instruction, et à la fois ce que Rouzel (1997, p. 69-99), appelle des 
« médiations éducatives » : « l’espace de rencontre et d’activité dans lequel la 
relation éducative s’exerce, espace où se transmet […] un certain savoir et savoir-
faire sur le monde et la vie en société », dans la visée de maturation. Donc il y a bien 
une hiérarchie, et l’Educateur est, dans l’imaginaire, « au-dessus » de l’éduqué. 
Qu’on le veuille ou non l’éduqué est « l’objet » travaillé par le dispositif, même si ce 
n’est pas un objet mais un sujet. L’éduqué alors peut être conçu comme une matière 
à transformer (d’où le slogan « former, c’est transformer ») dans le versant 
instruction ou comme une dynamique vivante en train de changer, dans le versant 
maturation. C’est l’idée que l’Educateur est garant de tout mettre en œuvre pour que 



 

10 

la relation éducative soit. Ce qui veut bien dire qu’on n’est pas du tout dans un 
contexte naturel, on est bien dans un segment social, un jeu réglé, artificiel qu’on 
appelle un dispositif et où l’Educateur garantit que, avec lui, on va être mis en 
situation éducative. On ne garantit jamais un résultat tangible, dans les métiers de 
l’humain, on ne garantie un résultat que quand on fabrique des objets. On dit alors 
que la relation éducative n’est pas une pratique industrieuse, n’est pas une pratique 
de production, c’est une praxis (Imbert, 1994). C’est dire qu’on ne peut pas réduire la 
relation éducative à une technique qui se répèterait. La notion même de méthode, au 
sens de procédures à suivre, est un contresens. Les méthodes ne sont que des 
protocoles qu’il faut interpréter en situation. Donc la relation éducative n’est pas dans 
le fabriquer (en grec : la poiésis) mais dans l’agir. Ce que l’éducateur garantit est un 
processus et non pas un résultat ; il fera tout ce qui est en son pouvoir pour que le 
processus éducatif soit vécu par l’autre, devenu alors un éduqué, et sans qui le 
processus n’existe pas. 

A partir de là, il y a deux façons de se situer : l’éducateur est au service de 
l’éduqué, ou bien il le dirige, le pilote. Etre au service de… n’a pas ici le sens 
contemporain d’être l’employé, le domestique de quelqu’un, ce qui est la conception 
bourgeoise du service. Etre au service de… renvoie à la féodalité, au code de 
l’honneur, quand on envoyait ses enfants en apprentissage chez le seigneur d’à 
côté. On est du même rang, il n’y a pas un maître et un esclave, un employeur et un 
employé, on est entre gens de qualité. Le service consiste à prêter sa parole, à 
donner sa parole, à être en confiance, fidèle. Servir, c’est entrer dans ce monde pour 
y être actif, pensez au service militaire, au service de l’Etat. Entrer dans le Service 
public consiste à se rendre disponible à la nation pour réaliser la nation même : c’est 
travailler à élaborer la chose publique, la république. Il y a donc un idéal au service 
duquel on se met. C’est se donner à un idéal qui est toujours communautaire : « le 
monde des humains ne se construit pas sans croyances, sans fondements, sans 
valeurs. L’homme n’est ni de la chair à spectacle ni une marchandise. Il s’agit aussi 
de frayer des voies d’accès renouvelées dans l’espace culturel à ces valeurs qui ne 
sauraient se contenter, pour perdurer, d’injonctions bien pensantes à l’humanisme 
ou au respect des droits de l’homme. L’Educateur apparaît ici dans sa fonction 
microsociale de fomentateur et de ferment du changement social. En agissant au 
plus près de chaque sujet qu’il rencontre, il fait le pari qu’à long terme, la chose 
sociale, justement nommée République, s’avère plus vivable pour tout un chacun » 
(Rouzel, 2003). En fait, on ne se met jamais au service de quelqu’un. On n’est pas là 
pour faire les quatre volontés de l’autre. On n’est pas là pour le fidéliser, ni le 
satisfaire. L’Educateur est au service d’une civilisation et non pas au service d’un 
client. Se mettre au service de…, c’est s’engager à « tout faire pour que tu 
t’éduques», ce qui implique de prendre des risques : on ne peut pas être qu’objectif, 
neutre, bienveillant, gentil, accueillant. On est toujours au service d’un idéal, d’une 
idée, d’un mythe par exemple l’idée même d’humanité. C’est l’intérêt du concept de 
reliance : le fait de relier, de se relier, d’être relié —et non pas d’être lié, captif (Morin, 
1995 - Bolle de Bal, 1996). L’éducation repose sur la recherche d’une alliance entre 
humains. Une alliance vitale : ce n’est pas un choix, ce n’est pas une valeur, au sens 



 

11 

de « je décide que ceci c’est important », c’est une évidence. Sans alliance entre 
humains, il n’y a pas d’humanité et cette reliance se construit, s’organise. Ce qui est 
en jeu est l’avenir de l’humanité, l’humanité étant à la fois une communauté d’êtres 
humains et une qualité : le fait même de devenir humain. 

Donc l’Educateur est quelqu’un qui se met au service non pas de l’éduqué 
comme individu mais de l’éduqué comme partie de l’humanité. C’est travailler à 
l’humanité de l’autre, à développer son « humanitude », sa qualité d’être humain, 
laquelle s’acquiert par le commerce avec d’autres humains. C’est travailler à faire 
que l’autre existe —c’est dire qu’il nous échappe et que nous renonçons à le 
contrôler. Alors la relation éducative n’est pas une relation duelle : il y a l’éduqué, 
l’éducateur et le mythe de l’éducation (Beillerot, 1998) pour lequel on éduque.  

Mais, quand l’Educateur se veut externe, neutre, alors c’est qu’il prend la posture 
du pilote, du guide, du Conseil. C’est avoir décrété que l’autre ne peut pas trouver 
son chemin seul, qu’il a besoin de moi, parce qu’il est momentanément diminué, 
carencé : il s’agit de lui permettre de retrouver son pouvoir d’être. L’Educateur prend 
l’autre en main, il le guide, il l’instruit. Il risque alors de mettre en place une relation 
orthopédique pour que l’autre se développe de façon canonique, et de l’appareiller 
pour qu’il aille droit. Et l’engagement de l’Educateur peut être dans ce cas, minimal : 
il installe le clivage qui le met derrière une vitre. Le pilotage connote l’idée de 
sécurisation, c’est « faire escorte » et non pas accompagner. L’Educateur va tout 
faire alors pour avoir un dispositif sécurisé. Il peut aller jusqu’à rendre techniques 
des gestes qui à l’origine ne le sont pas, par la mise en objectifs des trajectoires pour 
l’autre, la mise en référentiels qui dicteraient la pratique. Il ne fait ce que l’on doit 
faire. Il invente des gestes professionnels, reproductibles ou crus tels, stéréotypés, 
que n’importe qui pourrait prendre à son compte sans intérêt, en ayant la même 
« efficacité ». C’est l’idéologie ou la dérive de l’ingénierie de formation.  

Au contraire, la relation éducative est « une relation dissymétrique, nécessaire et 
provisoire, visant à l’émergence d’un sujet » (Meirieu, 1997). Si on ne peut pas 
exister sans être éduqué, il faut admettre que l’éducation est une violence au moins 
symbolique : on ne demande pas son avis à l’éduqué. L’éducation est obligatoire. 
Pour devenir un être humain, il faut être éduqué. L’Educateur doit à la fois relier à 
une communauté et séparer pour que l’éduqué ne soit pas un clone, ne soit pas 
soumis. Se joue dans la relation éducative un double mouvement spécifique : l’allier / 
délier (Imbert, 1992). L’Educateur fait entrer l’éduqué dans une communauté, et en 
même temps, il fait en sorte qu’il parte voir le monde pour exister.  

La relation éducative est donc située sur un continuum entre « être au service 
de » et « piloter », entre « être avec, accompagner » et être « au-dessus, guider », 
entre « prendre des risques » et « se rendre quitte d’une certaine professionnalité ». 
La relation éducative couvre le champ divisé entre acquisition de savoirs objectivés 
et l’appropriation pour un remaniement de son identité, entre « soumission à la loi et 
capacité de transgression » (Ardoino, 1995). Entre le militantisme, la passion, la 
mission et la technicité, le neutralisme, la distanciation. 

On retrouve ici les deux grands paradigmes ordinaires, profanes, de l’occident : 
« deux grandes modalités d’activité de l’esprit tournés vers la connaissance : une 



 

12 

modalité qu’on peut dire ‘instrumentale’, celle qui vise les résultats produits dans 
l’agir ; dans ce cas, il s’agit de connaître en vue d’une plus grande efficacité de 
l’action ; une modalité qu’on peut dire ‘symbolique’ consistant principalement à ouvrir 
les fenêtres sur le monde, à mettre des mots sur les choses, à leur attribuer des 
significations, à les échanger et ainsi les intégrer dans l’univers humain en tant 
qu’univers du sens. » (Riffault, 2002, p. 34).  

La position sur ce continuum n’est pas ordonnée, elle dépend des 
investissements épistémologiques et politiques de l’éducateur et de la société qui 
promeut l’éducation à un moment donné. La relation éducative est au mieux une 
pratique dialectique, problématisée, où on fait le va-et-vient entre des contraires. 
Instruction et maturation sont bien alors non pas des opposés mais des contraires 
dans la praxis de l’éducation : « Aucune de ces deux catégories ne saurait se 
comprendre isolée de l’autre ; chacune trouve l’enjeu de son sens à se réunir à son 
contraire ; dans cette réunion seulement elle peut dépasser l’abstraction de 
l’opposition telle que la définit l’entendement » (Imbert, 1992, p. 107). 

 
Deuxième caractéristique : la relation éducative nécessite un pari vers le bien-
être.  

Il n’y a pas d’éducation négative. Si on éduque, c’est forcément pour aller vers le 
bien-être. On éduque toujours quelqu’un pour son bien. Mais en fait, ce n’est pas 
pour son bien à lui, ce n’est pas individuel, c’est le bien de la communauté à laquelle 
nous appartenons lui et moi. Pour la socialisation au sens d’acquisition de normes, 
de règles pour le vivre ensemble mais aussi pour la maturation, au sens d’aise 
(Barthes, 1984, p. 87), de dynamisme, de créativité pour que le monde change. 
Toute éducation fait entrer quelqu’un dans une communauté, pour le bénéfice de 
cette communauté. La plus vaste étant l’humanité.  

Deux concepts philosophique semblent indispensables ici : l’altération et la 
négatricité (Ardoino, 2000. p. 190-194). L’altération est le fait de devenir autre, et ce 
n’est jamais péjoratif. S’altérer, c’est une autre façon de parler du changement au 
contact de l’autre. La négatricité est le pouvoir qu’a tout être humain éduqué de dire 
non aux stratégies dont il est l’objet ; de se rebeller à chaque fois qu’il sent qu’on est 
en train de le transformer en objet. Ces deux concepts vont de pair. L’éducation est 
faite pour changer mais pas n’importe comment, c’est changer en apprenant la 
négatricité, ce qui veut dire que celui qui est l’instance où se valide le bénéfice est 
l’éduqué et non pas l’éducateur. En ce sens, toute éducation est une prestation de 
service.  

Quand l’éducateur a conscience que la négatricité fait partie de la relation qu’il 
met en place, il peut s’attendre à être l’objet de refus, ne serait-ce qu’à cause de la 
violence au moins symbolique qu’il impose à l’autre qui doit s’éduquer. Il peut 
s’attendre à ce que l‘autre lui dise non, mais quand il s’y attend, il est moins pris au 
dépourvu. Tout ce qu’il peut faire, c’est se préparer à la négatricité de l’éduqué. Mais 
il ne peut pas l’éviter, c’est une réponse qui est un signe de bonne santé. C’est le 
contraire d’être soumis, d’être dépendant, d’être chosifié, réifié, formaté, dressé.  



 

13 

Cela a une conséquence sur la notion même d’autonomie : ce qui est objet de 
travail dans la relation éducative, c’est « l’autonomisation » c'est-à-dire le processus 
infini de recherche d’autonomie. Il n’y a pas, dans la relation éducative, des acteurs 
qui sont autonomes et d’autres qui ne le sont pas. La relation éducative part du 
principe que tout éduqué est autonome, simplement il va le devenir sinon davantage, 
en tous cas autrement. Ce n’est pas la quantité qui est attendue mais la qualité.  

L’éducateur ne crée pas l’autonomie, il met en scène des moyens pour que 
l’autre la développe, la réoriente. C’est un des critères de réussite de la relation 
éducative, une visée et non pas un objectif à atteindre. Cela ne peut s’évaluer que 
par rapport au sujet, à ses logiques, à ses possibles : l’activité de celui qui vise 
l’autre autonome « n’est pas l’application d’une technique mais une praxis, à savoir 
l’action d’une personne qui se propose d’en aider (1) une autre à accéder à ses 
potentialités d’autonomie. Et dans la mesure où le contenu concret de ce but n’est 
pas déterminé à l’avance et ne peut pas l’être, puisqu’il implique aussi la libération 
des capacités créatrices de l’imagination radicale chez le sujet, cette activité est 
création […] (Castoriadis, 1999). Les limites de cette activité […] ne peuvent être 
définies qu’en référence aux exigences du développement par le sujet de son activité 
sur lui-même. » (Giust-Desprairies, 2003, p. 93). Il n’y a que l’éduqué qui peut dire si 
cela lui a apporté du bien-être et lequel. Et on distinguera le bien-être dont il est 
question ici du mieux-être que la relation thérapeutique veut obtenir. Le 
thérapeutique vise à améliorer le fonctionnement et si possible à éradiquer les effets 
désastreux de la maladie ou de la carence. C’est proche de la relation éducative 
mais on sait que « Même si éducation et thérapie sont confrontées à la même 
question —comment permettre à l’autre de poursuivre son chemin ?— les moyens 
de l’un ne seraient pas forcément les moyens de l’autre » (Cifali, 1994, p. 60). 

Dans la relation éducative, on fait le pari que la personne est autonome. On ne 
doute pas qu’elle le soit (c’est une différence radicale avec la relation d’aide). Rien 
n’est automatique, ce n’est pas l’autonomie technique (ce ne sont pas de simples 
procédures à apprendre et à gérer), ce n’est pas du faire, elle est avant tout de 
l’ordre du symbolique. Il s’agit de favoriser « le passage de soi à soi » (Gaberan, 
2006, p. 44), de l’être à l’existence. L’autonomie est une visée, une orientation, ce 
n’est pas un état. L’autonomie est caractérisée par trois critères : la 
responsabilisation, l’esprit critique, l’émancipation. 

L’autonomie, ce n’est pas la liberté, au sens où ce serait faire ce qu’on veut, avec 
qui on veut et quand on veut —ce qui est le credo de l’individualisme. L’éducation est 
« le lieu où tout sujet est confronté à ses limites, qui lui sont imposées par le fait de 
vivre en société, c’est-à-dire comme Un parmi d’autres » (Rouzel, 2003). 
L’autonomie, ce n’est pas non plus pour l’humain, de créer ses propres règles : auto 
ne veut pas dire seul, quand on ne parle pas des machines. L’autonomie passe par 

 
"""""""""""""""!
(1) Voici l’irruption du mot aide de l’ordre du lapsus mais qui peut aisément être entendu comme 

«favoriser, permettre », ou mieux : « faire en sorte que »… 
 



 

14 

 les autres, c’est arriver à vivre avec ses liens de dépendance, c’est assumer : « On 
oscille constamment entre la sécurité d’une dépendance et l’insécurité d’une 
autonomie. » (Cifali, 1994. p. 149). Assumer, c’est-à-dire reconnaître qu’on a besoin 
des autres pour être soi-même, et l’accepter. 

Assumer, c’est le reconnaître et en tirer profit, c'est-à-dire en tirer des leçons. 
Assumer, ce n’est pas un état, mais un travail. On n’assume que les choses que l’on 
travaille : « L’autonomie est un processus sans fin et une conquête. Les conduites 
individuelles n’offrent qu’une cohérence partielle et sont, le plus souvent, affectées 
d’une incohérence profonde. Soutenir le contraire serait nier l’inconscient et le travail 
du négatif auquel il se livre … » (Enriquez, 2003, p. 120). Parier sur les possibles de 
quelqu’un n’oblige pas à faire un diagnostic pour contrôler son niveau, sinon à 
risquer d’entrer dans la relation réparatrice pour restaurer une fonction qui a été 
abîmée, pour effacer les traces du dégât qui a été fait : on est alors dans la relation 
d’aide. On peut aussi parier d’emblée, sur le simple fait qu’il est déjà un être humain 
et que donc il a déjà des ressources, il est déjà en changement. Avec cette certitude 
que l’autre a déjà les moyens de s’éduquer et que l’éducation ne va faire 
qu’accélérer un processus qui pourrait se faire ailleurs, avec d’autres, car si ce n’est 
pas moi, ce sera un autre. L’Educateur va donc prêter à l’autre le pouvoir de 
s’éduquer, c’est un pari et il n’a pas besoin de le vérifier : c’est le principe 
d’éducabilité. Il est un être humain, je suis un être humain, donc il a le pouvoir de 
s’éduquer. La mesure, là comme ailleurs, oriente vers le pôle de l’instruction. 

On retrouve les deux bornes déjà mentionnées : il va y avoir l’Educateur qui se 
croit obligé de faire un diagnostic et de le vérifier, avant de parier (les tests de pré-
requis) : il est du côté du pilotage, du guidage, de l’instruction. Il y a celui qui 
d’emblée va faire confiance à l’autre, confiance dans les possibles de l’autre et qui 
est du côté du service, de la maturation. Un pari (Vial, 2000). Bien plus qu’un 
postulat. Et l’Educateur sait qu’il parie. Le pari est un acte qu’il pose. Ce n’est pas 
une conviction. C’est un acte fondateur de la relation. 

Car on parle bien de relation et non pas de rapport. Une relation, ce n’est pas 
mécanique, technique, algorithmique ; c’est une rencontre entre personnes où les 
émotions et les projections sont inévitables. La relation éducative est comme la 
relation humaine dont elle est un sous-ensemble particulier : elle « est porteuse de 
doutes, d’incompréhensions, de rapports de pouvoir, de violences, de séductions ; 
elle provoque, interpelle, fait éclater toute neutralité, entraîne vers des tensions 
psychiques et des angoisses » (Cifali, 1994. p. 249). 

Est dès lors attaché au mot relation le concept d’imprévisibilité, d’imprécis (Marc, 
Matthey, Rovero, 2001). Une relation se construit en marchant ; ce n’est pas un pré-
donné, c’est une co-construction, une interrelation. La relation n’est jamais adéquate 
à la prévision qu’on en a faite. Toute prévision, toute programmation, toute 
planification est une atteinte faite à l’autonomie de l’éduqué puisqu’on a pensé à sa 
place avant qu’il ne soit là, ce qu’il devra faire, là où il devra aller. Cela ne veut pas 
dire qu’il ne faut pas le faire, mais en rester là, c’est être dans le guidage tandis que 
le faire et puis s’attendre à voir se bouleverser la prévision, c’est entrer dans 
l’accompagnement.  



 

15 

Il reste que l’essentiel de la relation est la surprise qu’il ne faut pas confondre 
avec l’étonnement (Ardoino, 1992). Le mot étonnement vient de tonnerre, quand on 
est étonné, on est frappé par la foudre, frappé de stupeur, cloué sur place, paralysé 
par quelque chose d’inattendu. L’étonnement, c’est quand on croyait que ça 
n’arriverait jamais et que ça arrive quand même. L‘erreur, c’est d’avoir cru que ça 
n’arriverait pas. La surprise, elle, est positive, c’est la chose non prévue qui arrive et 
qui est une occasion à saisir. La surprise permet d’ouvrir la porte à la compréhension 
des habiletés, des ingéniosités, dans la pensée du Kaïros qui est justement la 
capacité en situation de saisir les occasions (Trédé, 1992). C’est aussi reconnaître la 
pensée Mètis, la pensée de la ruse : tirer profit de ce qui arrive pour en faire quelque 
chose de constructif (Gruzinski, 1999 - Détienne, Vernant, 1974). 

Pas de relation éducative sans autorisation (Ardoino, 2000) : le fait d’être auteur, 
de se mettre à l’origine de son dire et de parler en son nom, d’être responsable de ce 
que l’on fait, prendre le risque de faire quelque chose, signer : l’idée de signature, 
c’est aussi l’invention de l’auteur. Pendant des siècles, aucun tableau n’était signé. 
La signature est une invention moderne. Je signe ce que je fais, c'est-à-dire 
j’assume. C’est moi qui l’ai fait, je ne me mets pas à l’abri sous une loi, un décret, un 
principe éthique, un devoir. Je peux défendre ce que j’ai fait parce que ce que j’ai fait 
m’engage : « l’éducateur est celui qui va accompagner la personne dans cette prise 
de risque que représente le fait d’exister par soi-même. » (Gaberan, 2006, p. 37). 

S’autoriser à éduquer, c’est assumer le désir de former, de développer, de 
permettre à l’autre de mûrir, d’évoluer, de changer. Ce désir n’est pas simple. Il est 
toujours à la frange d’une certaine pathologie (Filloux, 1974), ce n’est pas naturel et 
ce n’est pas facile, ni pour l’éducateur ni pour l’éduqué qui en est l’occasion (Kaës, 
2000). C’est un désir qui doit être travaillé parce qu’il risque à tout moment de 
basculer vers l’emprise : cette « tendance très fondamentale à la neutralisation du 
désir d’autrui, c’est-à-dire à la réduction de toute altérité, de toute différence, à 
l’abolition de toute spécificité ; la visée étant de ramener l’autre à la fonction et au 
stade d’objet entièrement assimilable » (Dorey, 1981). 

L’Educateur ne peut que se battre contre ce désir d’emprise de l’autre, le désir de 
maîtriser, de manipuler, de réduire l’autre à l’état d’objet, d’avoir le pouvoir sur lui, de 
le contrôler… « Le désir prend forme à travers des expériences, qui dessinent des 
contours particuliers d'objets d'investissement, qui ne sont pas seulement des objets 
psychiques, mais qui ont une face interne et une face externe. Ces objets 
correspondent aussi à des réalités qui se présentent à l'individu, et enclenchent une 
dynamique d'investissement lui permettant de se disposer par rapport à eux et à 
constituer ainsi un suffisant équilibre psychique. Un enseignant ne peut en effet se 
disposer par rapport à son activité professionnelle que par un investissement affectif 
sur des objets choisis. […] Si l'élève, par exemple, est considéré comme objet 
signifiant, l'enseignant doit se débattre entre l'élève attendu, qui peut être sur-
idéalisé par rapport aux difficultés présentes, et l'élève réel, qui ne coïncide pas 
suffisamment avec le premier. » (Giust-Desprairies, 2009). Il faut faire avec. C’est 
une des raisons qui font qu’on conseille aux Educateurs d’être accompagnés, 



 

16 

« supervisés », « coachés », bien avant d’avoir besoin d’aide. La relation éducative 
est une pratique risquée. 
 
Troisième caractéristique : la relation éducative est un processus 
d’accélération du changement. 

Aucun Educateur ne peut croire que les jeux sont faits dès l’âge de cinq ans et 
que la fatalité dirige la destinée humaine. Certes des déterminismes existent, ils sont 
locaux, situationnels, environnementaux, biologiques mais nos activités sont 
infiltrées d’histoire (Schwartz, 2001). L’idée qu’on ne fait qu’exploiter ce que la 
génétique, par exemple, nous a donné est incompatible avec le mythe de 
l’éducation. Tout éducateur croit, et parfois c’est un véritable travail, que l’on peut 
changer ; que devenir humain, c’est tout au long de sa vie. On n’est humain ni par 
nature, ni par décret. On ne peut plus croire simplement que l’enfant se 
développerait naturellement, comme une plante, pour devenir un adulte : « si 
l’humain est programmé, c’est essentiellement pour apprendre » (Beillerot, 1998, p. 
130). L’éducateur n’est pas simplement là pour épauler un développement naturel, il 
remplit une fonction d’étayage : on devient humain parce que l’on est étayé (soutenu 
ou accompagné) par d’autres humains. L’enfant d’homme est inachevé. On naît 
appartenant à l’espèce Homme, on devient humain par l’éducation. L’homme est un 
animal social qui a besoin d’être éduqué par les autres hommes. Ce qui veut dire 
aussi que tout au long de sa vie, on peut tomber dans la barbarie. 

L’enjeu de l’éducation, c’est la notion d’émancipation : cette idée que la nature 
seule nous enferme et que l’éducation est une façon de s’en affranchir ; que 
l’éducation, c’est la lutte contre la suture, la fermeture : « continuellement favoriser 
l’ouverture. […] travail toujours lacunaire et inachevé. » (Enriquez, 2003, p. 163).  

Là se situe l’esprit critique (Ardoino, 1985). Ce n’est pas le fait de montrer le 
défaut, contrairement à ce que certains croient. L’esprit critique, c’est la dés-
adhérence, c’est la capacité de ne pas adhérer ou de se décoller, de garder son 
quant à soi, de ne pas foncer tête baissée pour ou contre, de se détacher. Au XVII°s 
on disait exercer son « libre arbitre », juger avant de décider. Juger ici renvoie à la 
faculté de dire que ceci est différent de cela. Ce n’est pas poser des affects positifs 
ou négatifs, comme on l’entend communément. Autrement dit, il vaudrait mieux 
parler de l’entendement que de la faculté de juger qui a pris aujourd’hui un sens 
juridique. L’entendement, c’est cette chose extraordinaire que seuls les êtres 
humains ont : la pensée. Non pas la conscience, mais la pensée, le fait de pouvoir 
penser les choses et non pas simplement de les faire, donc de pouvoir évaluer 
(mettre en relief, rendre intelligible) ce que l’on fait et non pas simplement de 
produire. L’esprit critique va tout à fait avec l’idée de réflexivité (Schön, 1996) 
autrement dit avec l’auto évaluation. 

Avec quoi nourrit-on son esprit critique ? La culture. Avec les signes disponibles 
dans une civilisation et qui permettent de penser ; les textes, les œuvres. D’où l’idée 
d’humanitude, cette qualité d’être humain qui s’acquiert, qui n’est pas naturelle qui 
n’est jamais assurée, qui est toujours menacée par la barbarie, qui n’est jamais 
facile, qui demande toujours un effort, un travail —et qui est dramatique. L’idée de 



 

17 

drame de la condition humaine a à voir avec le scandale de la mort : le fait que nous 
soyons mortels ; le fait que rien ne soit acquis pour toujours. Chaque génération doit 
recommencer le travail d’éducation. Avec l’idée du sacré. Le sacré, c’est tout 
simplement ce qui est extrêmement sérieux, ce qui est grave : le sens de la vie, 
l’avenir de l’humanité. L’éducation, c’est avoir le souci du destin de l’humanité, et 
c’est ainsi un processus initiatique (Etienne, 2002). 
 
Quatrième caractéristique : la relation éducative donne corps au savoir. 

On a l’habitude de dire qu’éduquer, c’est transmettre. Mais le mot transmettre est 
marqué par le vocabulaire médical, et connote l’idée d’une opération dont on a fixé le 
mécanisme (l’infection ou la transfusion), on préférera « distribuer, mettre en 
circulation, apporter à travailler, donner à travailler ». 

Sur quoi travaille-t-on dans la relation éducative ? Sur le savoir. Et d’abord, dans 
l’instruction, sur le savoir patrimonial, le savoir dont on hérite, qui était là avant. D’où 
l’idée d’un professionnel du traitement du savoir, d’un expert du savoir (la figure 
ordinaire du didacticien) ; avec là aussi un continuum, de la mémorisation jusqu’à 
l’appropriation. Il existe des Educateurs qui croient avoir rempli leur mission quand 
l’éduqué a acquis le savoir et puis il y en a d’autres qui savent que les ennuis 
commencent, parce qu’il faut ensuite qu’il se l’approprie, c'est-à-dire qu’il se 
construise avec. En rester à l’acquisition des savoirs, c’est rester dans le pilotage de 
l’autre. S’intéresser à l’appropriation des savoirs, c’est entrer dans 
l’accompagnement pour la maturation. On retrouve la distinction (et non pas 
l’opposition) entre le contrôle comme vérification de l’acquis et le reste de 
l’évaluation comme interprétation de la valeur de ce qui est fait (Ardoino et Berger 
1986 - Ardoino et Berger 1989). On retrouve la dialectique entre imposer un objectif 
assorti de sa trajectoire et des « contenus de formation » rangés en savoir être, 
savoir faire et savoir devenir, et faire en sorte que l’accompagné trouve son but, son 
cheminement. Avec la difficulté qu’on connaît : « parce que l’éducation se déploie 
dans la tension d’une contradiction, il est constamment et toujours tentant de réduire 
les contraires, en les niant ou en les déniant, et en rendant absolue une des deux 
finalités au détriment de l’autre. Face aux difficultés croissantes à éduquer, il ne 
manque ainsi jamais de désirs de dominer » (Beillerot, 1998, p. 86). 

On ne réduit plus le savoir aujourd’hui au savoir objectivé qui est dans les livres, 
qui s’acquiert dans l’instruction et relève peu ou prou des théories de 
l’apprentissage, du conditionnement jusqu’au constructivisme. Dans le versant 
maturation, sont en priorité travaillés le savoir que l’on a sans le savoir (le savoir 
insu, informel) et le savoir qui s’éprouve, le savoir expérientiel. Sans oublier que le 
savoir n’est pas considéré comme une abstraction, pour exister il doit être incorporé : 
« Avant les techniques instrumentales, il y a les techniques du corps. Les gestes de 
métier ne sont pas que des enchaînements musculaires efficaces et opératoires. Ils 
sont des actes d’expression de la posture psychique et sociale adressés à autrui. 
[…] Le geste mobilise le corps au service de l’acte de signifier à autrui. Se servir de 
son corps, lui imprimer des postures, jouer des scénarios comportementaux, finit par 
inscrire le geste dans le langage. Les gestes de métier renvoient tous à l’usage du 



 

18 

corps, constitutif de la personne et de son action sur le monde. » (Pezé, 2002, p. 57 
et 91). 

Toute activité se fait par le corps y compris celle de penser. Agir, c’est penser, 
évaluer, faire, ressentir, éprouver. « L’attention portée au corps, aux disciplines qui 
lui sont imposées et à la résistance qu’il leur oppose met en cause le postulat d’un 
corps asservi aux fins de l’action » [rationnelle] « et nous oblige à développer l’idée 
d’un rapport non instrumental au corps. » (Joas, 2001, p. 42) d’où les concepts de 
« dramatique d’usage de soi » et de « corps-soi » (Schwartz, 2000), autrement dit de 
« travail de soi » et non pas seulement de « travail sur soi » (thérapeutique). Agir, 
c’est donner de soi. Et cela n’a rien à voir avec la relation charitable où donner 
enclenche la spirale de la dette. 

La relation éducative passe par la mise en situation. Il n’y a pas de relation 
éducative spéculative, abstraite, intellectuelle, qui tiendrait par elle-même (Mosconi, 
2001). L’expérience fait partie de la relation éducative —et on a l’expérience d’une 
relation d’abord : on entre en contact avec des gens. C’est ce qu’ont apporté les 
théorisations de l’alternance ; il ne peut y avoir de formation s’il n’y a pas de lien 
avec un terrain. L’éducation, c’est comme la couture : il faut des essayages, il ne 
suffit pas de commander un vêtement sur un catalogue. C’est aussi toute la 
problématique du rapport au savoir : éduquer, c’est travailler avec et contre le 
rapport au savoir qu’on les gens en arrivant, et toute éducation permet d’élaborer un 
rapport au savoir (Beillerot, Blanchard-Laville, Mosconi, 1996). « L’éducation est 
productrice de soi » (Charlot, 1997, p. 60). 

Simplement du côté de l’instruction, le savoir est posé entre l’Educateur et 
l’éduqué et il fait tiers dans la situation, tandis que du côté de la maturation, le savoir 
est mis en scène et n’est jamais au premier plan, il est utilisé et non pas donné à 
apprendre, il relève du connaître et non pas de l’acquis. Et on sait que « ce ne sont 
pas les savoirs en eux-mêmes qui sont ou non émancipateurs mais bien la posture 
avec laquelle on les aborde, la façon dont on se situe par rapport à eux et ce qu’on 
en fait. […] nous travaillons à des savoirs de vigilance et non de certitude » 
(Hatchuel, 2005, p. 14 et 34). Et ce, au risque de tomber dans le sectarisme ou dans 
le new age, dont relève la relation dite « de développement personnel », cette 
relation orthopédique où il s’agit d’aller droit, de tenir droit, de corriger l’autre parce 
qu’il est tordu ou de faire qu’il se développe bien, c'est-à-dire qu’il s’adapte aux 
canons de la normalité en vigueur et s’y conforme : qu’il devienne sain, authentique, 
« congruent », dans le mythe de la pureté (Ardoino et De Peretti, 1998), l’idéologie 
de la sanitude, dans la suture et la forclusion : l’enfermement et la répétition.  

Il ne peut donc y avoir d’éducation sans questionnement éthique. Dans 
l’instruction, on aura tendance à réduire l’éthique à la protection déontologique, à 
l’observance des règles de conduites du métier, au nom de principes qu’on veut 
universels. Dans le versant maturation, on sait qu’on est toujours pris au dépourvu 
par ce qui advient et donc ce que l’on vit est un questionnement, un débat, à chaque 
fois que la déontologie ne fonctionne pas, chaque fois que l’on n’a pas la réponse, 
qu’on ne sait pas quoi faire. Les savoirs sont connectés aux valeurs. C’est pourquoi 
ils signifient quand un sujet les habite. Le débat de valeurs est toujours possible 



 

19 

dans la relation éducative, même dans l’instruction la plus pure. Et c’est bien parce 
qu’il y a débat de valeurs que la relation éducative comporte de l’évaluation en 
permanence. Il n’y a pas que l’évaluation institutionnalisée sous forme de moments 
ritualisés, il y a un processus d’évaluation en continu. Un processus indispensable 
parce que rien n’est joué d’avance. L’Educateur peut toujours se trouver dans des 
situations où les valeurs qu’il avait élues, hiérarchisées se révèlent inefficaces. On 
peut toujours avoir à soupçonner que les problèmes auxquels il se heurte viennent 
justement des valeurs qu’il a élues et qu’en changeant la hiérarchie de valeurs, il 
éliminera ou il déplacera le problème. Le travail d’évaluation est une dimension de 
l’éducation et non pas une simple technique. Elle se donne à voir sous la forme 
d’une « évaluation énigmatique » (Clot, 1998, p. 162). C’est la problématique de 
l’évaluation située : « L’essentiel de ce qu’on cherche à évaluer se dérobe à 
l’observation directe. Pour y avoir accès, il faut recourir à des méthodes issues de la 
clinique, car les dimensions psychiques et intellectuelles du travail siègent dans 
l’expérience, à l’état de vécu, dans ce qu’on appelle aussi ‘expérience subjective du 
travail’ » (Dejours, 2003, p. 13). 

La vigilance acquise de l’incertitude est donc de rigueur : « l’incertitude nous 
enseigne qu’il n’y a pas de vérité révérée, que les savoirs sont incertains et qu’ils 
doivent être discutés, argumentés et que nous devons enfin interroger, questionner 
le monde vécu. Il s’agit d’assumer, avec légèreté, un ‘désespoir’ sans 
gémissement… » (Beillerot, 1998, p. 94). 

Il s’agit pour l’Educateur de savoir identifier dans ses pratiques par où passe une 
sorte de « ligne de démarcation » entre la relation éducative et les autres types de 
relations, voisines, que nous avons réunies sous le titre « relation d’aide » : 

 

 



 

20 

 
La question des limites de la scène. 

 
« Se vouloir thérapeute est tout à fait redoutable. Rien n’est plus 

dangereux que le mélange des scènes. Des limites sont à trouver, en partant 
de la particularité d’une pratique. (Cifali, M. 1994, p. 73). 

 
Ce sont donc aux limites entre les scènes que ce livre s’intéresse, et non pas de 

celle qui doit être apprise par l’éduqué et que le professionnel de l’éducation se doit 
de faire vivre : la limite symbolique : « Les éducateurs, comme dans tous les métiers 
de transmission de la culture et de la civilisation, sont à une place que la société 
exige de tenir : transmettre les limites. […] la limite est introduite sous la forme de 
l'impossible par le père pour faire butée au fantasme de toute puissance du petit 
d'homme. Le père a pour fonction d'introduire les fils de l'un et l'autre sexe, comme 
disent les textes du Moyen-âge, à la finitude de la dimension humaine, aux limites, à 
ce qu'en psychanalyse on nomme la castration. […] Remettre en phase un jeune 
avec l'impossible qui le castre d'une toute-puissance fantasmatique et le fait advenir 
comme Un parmi d'autres, voilà l'essentiel du travail éducatif. Autrement dit 
transmettre la castration, faire coupure, limite, séparation » (Rouzel, 2009). La limite 
ici n’est pas ce contenu à transmettre. 

 
Dans une séance de remue méninges, le Groupe de recherche a classé les 

significations que porte le mot limite dans notre langue, en trois sens principaux qui 
ont donné le plan du livre. 

 
Sens 1 – travailler dans les limites : la limite comme frontière. 

Mots clefs : bornes, bouts, bornage, butoir, le bout avec rien après (le bout du 
monde), le mur de séparation, le rideau de fer, la frontière. 

Expressions toutes faites : rester dans les limites du faisable, poser, imposer ou 
s’imposer des limites, se fixer des limites, se confronter à ses limites, atteindre ses 
limites, se limiter à, être limité. 

Parce que la limite permet d’être à l’intérieur d’un territoire, la limite est comme 
une frontière, avec l’impératif de rester dans le territoire (il ne faudrait pas passer les 
limites), ne pas franchir la ligne qui sépare deux terrains ou pays contigus (les deux 
types génériques de relations : l’éducative et l’aide).  

Parce que cette ligne circonscrit un espace, marque le début et la fin d’une 
étendue, elle sépare, elle permet le contrôle, les classifications, les organisations 
internes. La limite est utile : elle donne corps à ce qu’elle enserre, elle constitue, 
comme une peau. Ou bien la limite est incarnée, l’Educateur la représente. Elle est 
ce point que les possibilités physiques ou intellectuelles ne peuvent dépasser : la 
valeur limite qu’il est bon d’accepter pour « ne pas dépasser les limites du 
raisonnable ».  

Et puis la limite est ici comme une borne, une buttée, le résultat d’un jalonnage, 
avec une valeur cette fois négative : un butoir qui ne permet pas d’aller plus loin, qui 
fait qu’on « est limité », empêché d’avancer. 



 

21 

 
 
Sens 2 –travailler contre les limites : la limite comme seuil. 

Mots clefs : cap, confins, frange, lisière, orée, pointe, pôle, seuil, sas, passerelle, 
couloir, chenal, péage, passage. 

Expressions toutes faites : reculer les limites, dépasser ce qui limite, étendre ses 
limites, passer par le trou de la serrure, passage de la naissance, passer la tête, 
avoir la tête hors de l’eau, la mort comme passage, trépasser, renaître. 

La limite cette fois est faite pour être dépassée soit par stratégie, là où les choses 
se gagnent ou se perdent, on doit alors organiser la transition, la transformation ; soit 
par mission : l’Educateur est là pour faire que l’autre soit moins limité qu’avant, qu’il 
s’affranchisse, se dépasse, s’émancipe.  

C’est aussi lui faire passer les frontières, en étant en règle ou de façon 
clandestine : faire passer l’autre en contrebande, en échappant aux douanes. 

Et c’est enfin tout le problème de l’import-export, d’une relation à l’autre : est-ce 
qu’il y a des choses dans la relation d’aide qui sont utiles à la relation éducative et 
qu’il faut que l’Educateur importe ? Et comment s’autorise-t-il à aller chercher des 
moyens ailleurs, dans une relation connexe ? Est-ce que c’est légitime ?  

 
Sens 3 :– travailler avec les limites, travailler aux limites : la limite s’habite. 

Mots clefs :  acmé, apex, apogée, apothéose, cime, comble, culmination, faîte, fin 
du fin, fort, optimum, marches, paroxysme, pinacle, point culminant, record, sommet, 
summum, zénith. 

Expressions toutes faites : à la limite, au maximum de ce qui est faisable, se 
mettre dans un état limite, avoir un comportement limite, être dans une situation 
limite, pousser les limites à bout. 

Cette fois, la limite permet la relation, elle nous traverse. Les limites se marquent, 
elles se transgressent, dans l’entre-deux de la rencontre, dans l’allier-délier de la 
médiation, dans l’ouverture de systèmes complexes. 

La limite peut être habitée, assumée, la relation n’est qu’un ensemble de limites 
dont il faut user, comme un espace frontalier, une zone limitrophe sans arrière-pays. 
Etre éducatif, c’est toujours n’être qu’aux limites de la relation éducative. Il n’y a plus 
de territoire, d’arrière pays sur lequel renvoyer les blessés, il n’y a plus qu’une ligne 
de front.  

L’Educateur est en risque permanent de dépasser les limites ou de se retrouver 
ailleurs que là où il croit être. Il assume alors tous les gestes possibles qu’il pense 
éducatifs. 

 
 
Comment l’éducateur peut-il identifier les limites, à quoi peut-il se repérer, quels 

sont les critères pour agir, quels sont les concepts qu’il peut convoquer pour savoir 
ce qu’il est en train de faire et prendre la posture qui lui importe ? 



 

22 

 
 

 
 

Synthèse la relation éducative 
 
 
 

Bibliographie des textes cités. 
Ardoino, J. et Berger, G. (1986). L'évaluation comme interprétation. Pour n°107, 120-127. 
Ardoino, J. et Berger, G. (1989). Fondements de l'évaluation et démarche critique. AECSE 
n°6, 3-11. 
Ardoino, J. et De Peretti, A. (1998). Penser l'hétérogène. Paris : Desclée de Brouwer. 
Ardoino, J. (1985). Des allant-de-soi pédagogiques à la conscientisation critique, Préface à 
Imbert La praxis pédagogique. Vigneux : Matrice. 



 

23 

Ardoino, J. (1992). L'implicite, l'irrationnel et l'imprévisible en pédagogie, conclusion. Cahiers 
de l'ISP, n°19, 125-149. 
Ardoino, J. (1995). Les pratiques éducatives, la formation des enseignants et des formateurs, 
leurs formes de recherche, au regard de la complexité. Recherche(s) et formation des 
enseignants. Toulouse : Les cahiers du CEREF, 825-836. 
Ardoino, J. (2000). Les avatars de l’éducation. Paris : PUF. 
Barthes, R. (1984). Digressions. Le bruissement de la langue. Paris : Seuil. 
Beillerot, J, Blanchard Laville, C, Mosconi, N. (1996). Pour une clinique du rapport au savoir. 
Paris : L’harmattan. 
Beillerot, J. (1998). L'éducation en débats : la fin des certitudes. Paris : L'Harmattan. 
Blais, M-C., Gauchet, M., Ottavi, D. (2008). Conditions de l’éducation. Paris : Stock. 
Bolle de Bal, M. (1996) Voyage au cœur des sciences humaines, tome 1 : Reliance et 
théorie. Paris : l’Harmattan. 
Calin, D. (2008). La relation d’aide. Récupéré de http://daniel.calin.free.fr/textes/aide.html. 
Castoriadis, C. (1999). Figure du pensable. Paris : Seuil. 
Charlot, B. (1997). Du rapport au savoir : éléments pour une théorie. Paris : Anthropos. 
Cifali, M. (1994). Le lien éducatif : contre-jour psychanalytique. Paris : PUF. 
Clair, J. (2009). La tourterelle et le chat-huant. Paris : Gallimard. 
Clot, Y. (1998). Le travail sans l’homme ? Paris : La découverte. 
Cochet, A. (2002). Qu’est-ce que l’éducation ? Le point de vue de la psychanalyse.  
Récupéré de http://www.psychasoc.com/J.-Rouzel  
Dejours, C. (2003). L'évaluation du travail à l'épreuve du réel. Nancy : INRA éditions. 
Détienne, M. et Vernant, J.P. (1974). Les ruses de l’intelligence. La mètis des grecs. Paris : 
Flammarion. 
Dorey, R. (1981). La relation d’emprise. Nouvelle revue de psychanalyse. Paris : Gallimard. 
Durning, P. (2006). L’éducation familiale : un champ de recherche socialement déterminé. 
Dans Beillerot, J., Mosconi, N. Traité des sciences et des pratiques de l’éducation (p. 161-
167). Paris : Dunod. 
Enriquez, E. (2003). L’organisation en analyse (Ed. 1992). Paris : PUF. 
Etienne, B. (2002). L’initiation. Paris : Dervy. 
Félix, C. (2009). Ambiguïtés de l’aide au travail personnel. Les cahiers pédagogiques n°468, 
34-35 
Filloux, J. (1974). Du contrat pédagogique. Paris : Dunod. 
Fustier, P. (2000). Le lien d’accompagnement, entre don et contre-don. Paris : Dunod.  
Gaberan, Ph. (2006). La relation éducative. Un outil professionnel pour un projet humaniste. Paris : 
ERES. 
Giust-Desprairies, F. (2003). L’imaginaire collectif. Paris : ERES. 
Giust-Desprairies, F. (2009) L'identité professionnelle du point de vue de la psychologie 
sociale clinique. Récupéré de  
http://www.eduscol.education.fr/index.php?./D0126/appe_giust.htm 
Gruzinski, S. (1999). La pensée métisse. Paris : Fayard. 
Hadji, C. (1992). L'évaluation des actions éducatives. Paris : PUF. 
Hatchuel, F. (2005). Savoir, apprendre, transmettre. Une approche psychanalytique du 
rapport au savoir. Paris : La découverte. 
Imbert, F. (1992). Vers une clinique du pédagogique, un itinéraire en Sciences de l'Education. 
Vigneux : Matrice PI. 
Imbert, F. (1994). Les '"métiers impossibles" et les impasses du schéma fins-moyens. 
L'année de la recherche en éducation, 153-164. 



 

24 

Joas, H. (2001). La créativité de l’agir. Raisons éducatives : Théories de l’action et éducation. 
Bruxelles : De Boeck, p .27-44. 
Jobert, G. (2000). Dire, penser, faire. A propos de trois métaphores agissantes en formation 
des adultes. Education permanente n° 143, 7-28. 
Kaës, R. (2000). Le travail psychique en formation. Dans Signification, sens, formation, sous 
la direction de Barbier, J-M. Paris : PUF. (p. 139-154). 
Marc, P., Matthey, M.-P., Rovero, PH. (2001). Imprécis de formation des maîtres, Genève : 
Le tricorne. 
Meirieu, Ph. (1997). Praxis pédagogique et pensée de la pédagogie. Revue française de 
pédagogie n°120, 25-26. 
Morin, E. (1995). La stratégie de la reliance pour l’intelligence de la complexité. Revue 
internationale de systémique, Vol 9, n°2, 105-112. 
Mosconi, N. (2001). Que nous apprend l’analyse des pratiques sur les rapports de la théorie 
à la pratique ? Dans Blanchard-Laville, C. et Fablet, D. Sources théoriques et techniques de 
l’analyse des pratiques professionnelles (p. 15-34). Paris : L’Harmattan. 
Pezé, M. (2002). Le deuxième corps. Paris : La dispute. 
Postic, M. (2001). La relation éducative. Paris : PUF. 
Riffault, J. (2002.) Quelques préalables à l’étude des processus de référenciation théorique 
en travail social. Vie sociale n°2, 27-36.  
Rogers, C. (1996). Le développement de la personne. Paris : Dunod. 
Rouzel J. (1997). Le transfert dans la relation éducative. Paris : Dunod. 
Rouzel J. (2000). Le travail d'Educateur spécialisé. Paris : Dunod. 
Rouzel, J. (2003). Le transfert et son maniement dans les pratiques sociales. Récupéré de 
http://www.psychasoc.com/J.-Rouzel 
Rouzel, J. (2004 - 2009). Educateur : un métier impossible. Récupéré de 
http://www.psychasoc.com/J.-Rouzel 
Schön, D (1996). (dir.) Le tournant réflexif. Montréal : logiques. 
Schwartz, Y. (2000). Le paradigme ergologique ou un métier de philosophe. Toulouse : 
Octarès. 
Schwartz, Y. (2001). Théories de l’action ou rencontres de l’activité ? Raisons Educatives, 
Théories de l’action et éducation, 67-91. 
Solaux, G. (2000). L'évaluation des politiques d'éducation. Paris : INRP 
Trédé, M. (1992). Kaïros, l’à propos et l’occasion, Le mot et la notion, d’Homère à la fin du 
IV° siècle avant J.C. Paris : Klincksieck. 
Vial, M. 2000. Organiser la formation : le pari sur l'auto-évaluation. Paris : L'Harmattan. 


